
I. СТАТЬИ 

 

170 

  
 
 
 
 
 
 
 
 

Н.Т. ПАХСАРЬЯН 

ПАСТОРАЛЬНОЕ ОТШЕЛЬНИЧЕСТВО  
КАК ВЫБОР СОВРЕМЕННОГО ПАРИЖАНИНА:  
РОМАН Ж.-М. ШЕВРЬЕ «ДАЛЕКАЯ АРКАДИЯ» 

 
Современная культурная ситуация в отношении к пасто-

ральности отмечена очевидной двойственностью. С одной сторо-
ны, во Франции явно оживился интерес к традиции литературной, 
музыкальной и живописной пасторали. Если даже сосредоточить 
внимание лишь на одном, но классическом примере – знаменитой 
«Астрее» (1607–1627) О. д'Юрфе1, то легко обнаружить свидетель-
ства этого интереса. Только во второй половине 2000-х годов поя-
вилось два электронных издания текста романа – полное в июне 
2006 г. и научно-комментированное с документальным приложе-
нием и иллюстрациями издание первых двух книг – в 2007 г.2 
В этом же 2007 г. на экраны вышел фильм Эрика Ромера «Любовь 
Астреи и Селадона»; в 2006 г. в Штутгарте и в 2009 г. в Париже 
была представлена опера Жерара Пессона на либретто Мартина 
Кальтенекера и Франсуа Бена «Пастораль», созданная на сюжет 

                                                            
1 Как пишет об этом романе Ж. Женетт, «если существует история Романа 

не только как “литературного жанра”, но как способа переживать и оформлять 
жизнь, то “Астрея” в этой истории является ключевым произведением, поворот-
ным моментом: это узкий проход, через который все древнее выливается или же 
вливается во все новое» (Женетт Ж. Змей в пастушеском раю // Женетт Ж. 
Фигуры: В 2 т. – М.: Изд-во Сабашниковых, 1998. – Т. 1. – С. 133.) 

2 Практически только что во Франции вышло и снабженное солидными 
комментариями бумажное издание первой части романа: d'Urfé H. L’Astrée. 
Première partie / Sous la dir. de D. Denis. – P.: Honoré Champion, 2011. 



Пасторальное отшельничество как выбор современного парижанина: 
Роман Ж.-М. Шеврье «Далекая Аркадия» 

 

171

«Астреи», а в 2009 г. в Поммье (расположенном в месте действия 
романа – в провинции Форе) Жан-Люк Перро реконструировал 
оперу «Астрея» на либретто Лафонтена и музыку Паскаля Коласса, 
созданную в 1691 г. В сентябре 2008 г. был выпущен диск «Музыка 
по роману Оноре д'Юрфе», сочиненная Марко Хорватом Фаэнца.  

А если говорить о научных исследованиях, то, помимо де-
сятков статей, только во второй половине 2000-х годов вышло две 
монографии – «Сатурн с двумя лицами: введение в Астрею Оноре 
д'Юрфе» Тони Герерта (2006) и «Читать Астрею» Дельфины Дени 
(2008)1. Нельзя не отметить и интерес к истории пасторальной 
группы жанров, что также зафиксировано выходом двух недавних 
монографий, в одной из которых анализируется пасторальный ме-
тажанр Возрождения и XVII в., в другой – от Просвещения до ро-
мантизма2. Впрочем, дальнейшая судьба пасторальности просле-
жена меньше и хуже. И тут-то как раз возникает то, что можно 
назвать второй стороной проблемы.  

Само понятие пасторального, пасторальности столь прочно 
связано в теоретических исследованиях с представлением об ис-
черпанности, тупиковости, архаичности и традиционности, что 
слово «пасторальный» может служить негативной характеристи-
кой. Так, нидерландский философ Ф. Анкерсмит, утверждая тес-
ную связь пасторального топоса Аркадии с ностальгией и предна-
меренное отсутствие в нем исторического содержания, замечает: 
«Неудивительно тогда, что с появлением историзма эти старые 
формы topoi ностальгии тихо, но внезапно исчезли из западного 
культурного мира»3, а американские ученые Дж. Графф и М. Уор-
нер, критикуя традиционные формы культурного знания, пишут, 
что его защитники «исповедуют пасторальную концепцию гума-
нитарных наук как жемчужину в короне мира ценностей, призван-
ную гуманизировать бездушную сферу производства и практиче-
                                                            

1 Gheeraert T. Saturne aux deux visages: Introduction à l’Astrée d’Honoré 
d’Urfé. – Rouen : PURH, 2006; Denis D. Lire l’Astrée. – P.: PUPS, 2008. 

2 Giaravini L. La distance pastorale. Usages politiques de la représentation des 
bergers (XV–XVII siècles). – P.: Vrin – EHESS, 2010; Haquette J.-L. Echos d’Arcadie. 
Les transformations de la tradition littéraires pastorales des Lumières au romantisme. – 
P.: Classiques Garnier, 2009. 

3 Анкерсмит Ф. История и тропология: Взлет и падение метафоры. – М.: 
Прогресс-Традиция, 2003. – С. 374.  



I. СТАТЬИ 

 

172 

ской деятельности»1, но усилия подобных традиционалистов на-
прасны. Если речь заходит о продуктивности жанра пасторали, то 
его считают «побочной формой развития»2 в истории европейского 
романа, если касаются содержательных моментов – пасторальных 
мотивов, тем, сюжетов, то подчеркивают их условность. Среди 
всех доставшихся современности и постсовременности в наслед-
ство мифов пасторальный чаще всего оказывается предметом 
скептических насмешек. Ни высокая пафосность ренессансной или 
барочно-классицистической пасторали, ни слезливая чувствитель-
ность и игривая наивность сентиментально-рокайльной пасторали-
стики как будто не соответствуют ни настроениям, ни ритмам, ни 
интонациям сегодняшнего бытия. А пасторальный идеал жизни в 
гармоническом содружестве культуры и природы, людей и живот-
ных рассматривается как наивная вера в то, что не только не во-
плотимо в реальности, но и несостоятельно (может быть, именно 
поэтому несостоятельно), поскольку никак не отвечает сущности 
человека, логике общественного развития и т.п. 

Но тут возникает и то, что можно назвать (в постмодернист-
ском духе отказываясь от бинарной оппозиции «сторон») третьей 
стороной проблемы: вполне очевидно, что в период постмодерни-
стской деконструкции различных эстетических канонов, жанрово-
стилистических границ пасторальные конструкции – литератур-
ные, музыкальные, живописные – неожиданно оказались наиболее 
прочными и проявили способность к реактуализации. Как жанро-
вое определение «пастораль» внезапно стала часто появляться в 
заголовках и подзаголовках современных произведений3, идеал 
пасторальной жизни стал популярным предметом рефлексии, а 
одним из едва ли не непрестанно поминаемых мифологических 

                                                            
1 Graff G., Warner M. The origins of literary study in America. – N.-Y.: 

Routledge, 1989. – P. 8. 
2 См.: «Пасторальный роман не органическое звено в эволюционном про-

цессе, ведущем от эпоса к роману нового времени, а побочная форма…» (Меле-
тинский Е.М. Введение в историческую поэтику эпоса и романа. – М.: Наука, 
1986. – С. 165.) 

3 Приведу заглавия только некоторых отечественных сочинений 2000-х го-
дов: Хургин А. «Батальная пастораль» (2001), Бородай Ю.М. «Пастораль эпохи 
позднего сталинизма» (2005), Серебрянский Ю. «Destination: дорожная пасто-
раль» (2010).  



Пасторальное отшельничество как выбор современного парижанина: 
Роман Ж.-М. Шеврье «Далекая Аркадия» 

 

173

топосов стала Аркадия (так, например, называются роман 1992 г. 
американского писателя Джима Крейса и пьеса 1993 г. английского 
драматурга Тома Стоппарда; с 1997 г. во Франции учреждена сеть 
«гражданских кафе», предназначенных для регулярных философско-
политических дебатов, под названием «Новая Аркадия»; известная 
французская писательница Виржини Депант описывает в своем 
блоге 19 октября 2004 г. современную Аркадию, помещая ее в 
Англию1, в 2000 г. во Франции появляется роман П. Маньяна «Ар-
кадийский осел» (Un grison d’Arcadie), в 2011 г. – романы  
Ж.-И. Лоришесса «Зима в Аркадии» и Ж.-М. Шеврье «Далекая 
Аркадия», о котором далее будет сказано подробнее). 

Если попытаться найти объяснение этому феномену, то, 
возможно, в нем проявляется то различие между понятиями уто-
пии и пасторали, о котором уже приходилось писать: в отличие от 
пасторали, ориентированной на организацию частного, повседнев-
ного существования, утопия связана с радикальным неприятием 
социально-политического устройства и предлагает проекты госу-
дарственного институционального переустройства жизни2, Андре 
Делапорт в недавней монографии, посвященной литературным 
трактовкам мифа о золотом веке, обращает внимание и на еще 
один дифференцирующий аспект: пасторальная тема аркадийского 
золотого века связана с топосом негородской жизни, а утопия оза-
бочена проблемой идеального города. «Рамка золотого века – 
сельская, деревенская, анархистская и патриархальная, утопии – 

                                                            
1 Despentes V. Le blog [Electronic resource]. – Mode of access: http://web. 

archive.org/web/*/http://www.20.six.fr/Despentes 
2 Пахсарьян Н.Т. Миф – пастораль – утопия: К вопросу о дифференциации 

и взаимодействии понятий // Пахсарьян Н.Т. Избранные статьи о французской 
литературе. – Днепропетровск: Арт-Пресс, 2010. – С. 9–19. См. также размышле-
ния Лайзы Гарфорт об условиях экологически-утопического альянса в так назы-
ваемой «экотопии»: «Утопическое видение трактуется как конкретные упования 
и надежды на будущее социума; природа рассматривается как тот материал ре-
альности, который является фундаментом истинных высказываний и гарантирует 
обоснованность или незаконность социальных ценностей или привычек» (Gar-
fort L. Ideal nature: Utopias of landscape and loss // Spaces of Utopia: An electronic 
journal. – 2006. – N 3. Autumn/Winter. – P. 5. – Mode of access: http://ler.letras.up.pt)  



I. СТАТЬИ 

 

174 

урбанистическая и цивилизованно упорядоченная, если не сказать 
полицейски строго предписанная»1.  

В любом случае, проблема личного выбора образа жизни в 
пасторали выше, нежели в утопии с ее нацеленностью на транс-
формацию общего удела, общественной системы, вера в целитель-
ную силу каковой серьезно ослабла в конце XX – начале XXI в. 
Именно это различие, по-видимому, и является одной из возмож-
ных причин того «поворота к пасторальности в современной куль-
туре», о которой заявляли участники международной конференции 
2002 г. в Центре Помпиду во Франции2.  

Другая причина, вероятно, заключается в том «конце чело-
веческой исключительности»3, который ощущают некоторые со-
временные философы, что заставляет с новой силой осмыслять 
взаимоотношение человека и природы, природы и культуры, т.е. 
обращаться к самой существенной оппозиции пасторальности. 
Понимание того, что «литература способна передавать экологиче-
ские ценности и заставлять действовать»4 новые поколения людей 
так, чтобы противостоять прогрессирующему разрушению естест-
венного ландшафта, активизирует желание писателей и философов 
не только пересмотреть формы взаимоотношений человека и ок-
ружающей среды, но и переосмыслить саму природу человека, ак-
центируя в ней его биологическое начало. Так, если П. Диби под-
черкивал, что «социальное есть фундаментальная данность 
природного мира, которой мы не можем пренебречь. Это означает, 
что мы должны рассматривать вопрос не только о том, как мы 
вписаны в природу, но и о том, как взаимодействуем с ней. 
<…> мы не можем более действовать, как если бы в мире природы 
не было социального»5, то с точки зрения Ж.-М. Шеффера, «чело-

                                                            
1 Delaporte A. Le mythe de l’Âge d’or. – Grez-sur-Loing : Pardès, 2008. – 

P. 35. 
2 Lakel A., Trémeau T. Le tournant pastoral de l’art contemporain // Magazine 

Art 21. – Mode of access: www.mickfincy.com/texts/TTAL.html 
3 Schaeffer J.-M. La fin de l’exception humaine. – P. : Gallimard, 2007.  
4 Sueza Espejo M.J. Désert de Jean-Marie Gustave Le Clezio : analyse 

d’éléments descriptifs et interprétation écocritique // Çédille. Revista de estudios 
franceses. – 2009. – N 5. – P. 330.  

5 La perception de nature de l’antiquité à nos jours. Actes du vendredi 7 décembre 
2007. – Pas-de-Calais: Conseil Scientifique de l’Environnement, 2007. – P. 66.  



Пасторальное отшельничество как выбор современного парижанина: 
Роман Ж.-М. Шеврье «Далекая Аркадия» 

 

175

век – существо биологическое»1, и поэтому культура – биологиче-
ски предписанная человеку деятельность, никоим образом не про-
тивостоящая его природе. По мнению философа, актуальная зада-
ча человека состоит в натурализации культуры, в осознании ее 
нетрансцендентности, как и нетрансцендентности человека в це-
лом: у человека нет ничего исключительного, сверхприродного, 
что отличало бы его от других живых существ. Эти идеи вполне 
созвучны автору «Далекой Аркадии», стремящемуся рассказать 
историю героя, «стремящегося избежать человеческого удела и 
попытаться приблизиться к уделу животных», как пояснил в ин-
тервью бельгийской газете сам Ж.-М. Шеврье2.  

Обращаясь к вышедшему совсем недавно (он был подписан 
в печать в декабре 2010 г. и появился на прилавках французских 
книжных магазинов в начале января 2011 г.) роману Жан-Мари 
Шеврье «Далекая Аркадия», хотелось бы не только проиллюстри-
ровать уже сказанное и познакомить с литературной новинкой го-
да, а по мере возможности подробно проанализировать роман и 
понять, каковы формы и функции пасторальности в новейшей 
французской литературе, является ли указанный поворот к пасто-
ральности простым и ретроградным возвращением к давним идеа-
лам3 или же представляет собой нечто иное. 

Жан-Мари Шеврье – автор уже семи романов, первый из ко-
торых под названием «Зимзим, или Трагическая эпопея оттоман-
ского принца» вышел в 1993 г. Каждое его сочинение, по призна-
нию самого автора, – это «своего рода философская повесть»4. 
Писатель живет в департаменте Крёз – на севере Центрального 
массива, в провинции Лимузен, и этот край, названный по имени 
протекающей здесь реки, уже был местом действия его других ро-
манов, в частности «Настанет день, когда вы будете любить только 

                                                            
1 Schaeffer J.-M. Op.cit. – P. 22. 
2 Cauwe L. Renoncer à tout. 4 février 2011 // lesoir.be [Web.site]. Premier site 

francophone en Belgique. – Mode of access: http://www.lesoir.be/outils/imprimer/ 
index.php?story_url=/culture/livres/2011-02-04/r... 

3 Ср.: «Мы играем в создание апологетических яслей восстановленной 
общности, как Мария Антуанетта со своими дамами играли в оверсаленных пас-
тушек» (Lakel A., Trémeau T. Op. сit.). 

4 Chevrier J.-M. L’histoire d’un homme qui essaye de vivre une utopie. – Mode 
of access: http:// www.liberation.fr/1209393-livres-une-lointaine-arcadie  



I. СТАТЬИ 

 

176 

ее» (2007), в котором рецензенты находят предвестье пастораль-
ных мотивов, звучащих в последнем произведении. В своем эссе 
об одном из уголков этого края, Обюссоне, написанном для мест-
ного журнала «Прометей», Ж.-М. Шеврье так характеризовал 
Крёз: «Небо здесь не знает туч, и полноводная река Крёз течет, 
питаемая неизвестными источниками и укрепленная по берегам 
лимонными деревьями. Пора сева сменяется порой сбора урожая, 
и порядок никогда не нарушается. У каждой жизни свое течение 
дней, в каждом дне – свое число шагов, которые надо сделать. 
<…> Очевидно, когда богов пригласили спуститься сюда, вопреки 
распространенному мнению, хаос был им еще неведом»1. 

Таким образом, Шеврье, подобно уже упомянутому писателю 
XVII в. д'Юрфе, описывающему знакомую ему с детства провин-
цию Форе, помещает свою Аркадию в родные края2, воспринимае-
мые им идиллически. И, как и у героев «Астреи», пасторальный вы-
бор персонажа – абсолютно сознательный и добровольный. В то же 
время «Далекая Аркадия», в отличие от «Астреи», не театрализо-
ванная, а скорее натурализованная пастораль в духе сентиментали-
стских пасторалей XVIII в., рисующих не переодетых в пастухов 
дворян, а деревенских жителей. Впрочем, натурализация здесь – 
особого рода, и точнее было бы говорить об опоре писателя на тра-
дицию рокайльно-сентиментальной интерференции искусственного 
и естественного, природного и культурного в романе.  

Герой Шеврье отчетливо осознает, что сам он – не «естест-
венный человек», а человек урбанистической культуры, он дви-
жется из Парижа в Крёз, а не живет изначально в пасторальном 
пространстве. Важно и то, что отличает роман Шеврье как от ба-
рочно-классицистической, так и от рокайльно-сентиментальной 
пасторалистики: это индивидуальный уход в пасторальное от-
шельничество, а не примыкание к пасторальному сообществу, по-
добному «коллективному герою» традиционной, классической 

                                                            
1 Chevrier J.-M. Aubusson. – Mode of access: http://www.sainttraht.com/aubusson/ 

index.php?2005/03/23/3-aubusson-par-jean-marie... 
2 Крёз – это также место, которое еще Жорж Санд в своих путевых замет-

ках называла Аркадией и с удовольствием отдыхала здесь от «утомительных глу-
постей цивилизации» (см. об этом: Reymond J. Nature et découverte // Le Nouvel 
Observateur. – 2011 – 27 janvier).  



Пасторальное отшельничество как выбор современного парижанина: 
Роман Ж.-М. Шеврье «Далекая Аркадия» 

 

177

пасторали1. Главный персонаж романа Матье не случайно заботит-
ся о том, чтобы свести к минимуму общение с другими. С этой 
точки зрения требует корректировки идея современных ученых о 
том, что пасторальные персонажи влекут современных художни-
ков, поскольку отражают переоценку элитарности в искусстве, 
восстанавливают «общинность» и позволяют вновь придать цен-
ность общему и обыкновенному2. Как объяснял сам автор, отвечая 
на вопросы по поводу выхода «Далекой Аркадии», он понимает, 
что жизнь в одиночестве – не только проблема деревенского суще-
ствования, и в то же время «достаточно одного, чтобы не быть од-
ному»3. Однако «почему бы не попробовать жить в тотальном 
одиночестве? Это приключение <…> последние часы жизни я бы 
предпочел прожить одиноко»4. Парадоксальным образом в рассу-
ждениях писателя, как и в его романе, человеческое одиночество 
оказывается и тем, что плохо, и тем, что хорошо, оно аксиологиче-
ски проблематизируется, а не заменяется идеалом существования в 
дружеской компании.  

Не случайно герой романа, обдумывая промежуточный 
«итог» своего ухода в природу, пытаясь найти причину того, что 
он продолжает жить, хотя и в пасторальном локусе его порой под-
стерегают скука, меланхолия и даже отчаяние («С его историей 
литературы было покончено. Она началась строчкой “Гнев, боги-
ня, воспой Ахиллеса, Пелеева сына”, а закончилась словами “Ни-
когда. Вот. Вот. Больше ничего”»)5, приходит к мысли о том, что 

                                                            
1 Как верно пишет Ж.-П. ван Элсланд, «пастухи и пастушки на берегах 

Линьона (т.е. в романе «Астрея». – Н.П.) совершенно сознательно создают сооб-
щество» (van Elslande J.-P. Roman pastoral et crise des valeurs d&ans la Freance du 
premier XVII siècle // XVII siècle. – 2002. – Vol. 2. – N 215. – P. 209). 

2 Lakek F., Trémeau T. Op. cit. См. там же: «Пастух, горемыка, идиот или 
отчаявшийся влюбленный в деревенском окружении кажутся ближе к “общей 
жизни” и естественному состоянию».  

3 Chevrier J.-M. L’histoire d’un homme qui essaye de vivre une utopie. – Mode 
of access: http:// www.liberation.fr/1209393-livres-une-lointaine-arcadie  

4 Ibid. 
5 Chevrier J.-M. Une lointaine Arcadie. – P.: Albin Michel, 2011. – P. 134.  

В дальнейшем цитирую текст по этому изданию, указывая страницы в скобках по-
сле цитаты. Следует заметить, что Матье в данном случае высказывается посред-
ством литературных реминисценций: если первая строка, как известно, – начало 



I. СТАТЬИ 

 

178 

его держит чувство, определяемое словами «быть может»: это чув-
ство – зыбкая, хрупкая надежда на перемены – «помогает ему про-
должать» (с. 134).  

Кроме того, автор не склонен к прямолинейному и резкому 
противопоставлению урбанистического и сельского условий су-
ществования, по сути, проблематизируя их антиномию. Роману  
Ж.-М. Шеврье присуща своего рода содержательно нагруженная 
кольцевая композиция: он начинается с некоторой «городской 
пасторали», разрушенной прерванной цепью драматических собы-
тий, и завершается трагическим обрывом благостной сельской 
пасторали. Уже эпиграф к роману настраивает читателей на ме-
ланхолический лад: строка из стихотворения Ш. Бодлера «Сплин и 
идеал» – «Не ищите мое сердце. Его съели животные» – одновре-
менно указывает на важность персонажей-животных в сюжете 
произведения. Роман начинается с сообщения о том, что у героя 
есть собака, а завершается своеобразным рассуждением о миссии 
животных на Земле: «Нужно, чтобы кто-то взял на себя долг смер-
ти. Для этого и созданы животные – чтобы нести людскую нечис-
тоту по девственной земле, где они бесцельно бродят. У них нет 
никакого другого дела» (с. 218). Гуманизация и сакрализация жи-
вотных в «Далекой Аркадии», сочетаясь со встречным процессом 
биологизации, «оживотнивания» человека, сближает художест-
венную рефлексию романиста с философской рефлексией  
Ж.-М. Шеффера, стремящегося показать в своей книге «Конец че-
ловеческой исключительности», что человек – отнюдь не конеч-
ный и не самый оптимальный продукт биологической эволюции и 
«естественного отбора»1.  

Герой романа – парижанин Матье, владелец букинистиче-
ского книжного магазина, специализирующийся на книгах по бо-
танике. Он ведет достаточно уединенную и размеренную жизнь, 
укрываясь в некоем почти пасторальном городском локусе: в одно 
и то же время гуляет с собакой в сквере, отдыхает с ней на площади 
Поля Верлена, в центре которой – артезианский колодец, где го-
рожане набирают чистую воду, собирает гербарий, руководствуясь 

                                                                                                                                  
гомеровской «Илиады», то последние слова – завершение романа С. Беккета 
«Мэлоун умирает».  

1 Schaeffer J.-M. La fin… P. 176. 



Пасторальное отшельничество как выбор современного парижанина: 
Роман Ж.-М. Шеврье «Далекая Аркадия» 

 

179

«Ботаникой» Ж.-Ж. Руссо. В то же время ограниченность пасто-
ральных возможностей в городе очевидна: в Париже удобно иметь 
только маленькую собачку (и у Матье это кокер-спаниель по име-
ни Кассиус – что отсылает одновременно и к римскому полководцу, 
и к известному боксеру, после перехода в мусульманство изме-
нившему свое имя Кассиус Клей на Мохаммед Али), стаканчики, 
из которых пьют воду источника – пластмассовые, цветы не растут 
у двери Матье, а цветочная расцветка старого платья его жены, 
служащего с момента его выхода из моды и поношенности до-
машним халатом, только заставляет героя стыдливо опускать гла-
за. Как в классических пасторалях, к перемене жизненного уклада 
героя вынуждает кризис: собака умирает, налоговая инспекция 
создает владельцу магазина трудности, а уход жены к другому и 
развод довершают финансовый крах Матье. У него не остается ни 
денег, ни близких существ. В то же время в современной пастора-
ли кризис очевидно экзистенциально заострен: герои «Астреи» 
уходили в пастушество от суетной и тщеславной придворной жиз-
ни, персонажи сентименталистских пасторалей жаждали сохра-
нить нравственную чистоту, первозданную доброту и цельность 
простого деревенского существования, а Матье выбирает пасто-
ральное отшельничество, чтобы не покончить с собой: «…он не 
находил… другого ответа на мысль о самоубийстве, мысль, от ко-
торой он отказался, благодаря увиденному полету сокола» (с. 23).  

В каком-то смысле главный герой повторяет путь своего дя-
ди (впрочем, он не уверен, что это был действительно его родной 
дядя, – в эпоху постмодерна, как кажется, ни один писатель не из-
бегнул тех или иных форм выражения «эпистемологической не-
уверенности»): виденный Матье лишь в раннем детстве и давно 
умерший ко времени романных событий «дядя» Жербо после че-
тырех лет участия в сражениях Первой мировой войны почувство-
вал, подобно Симплициссимусу Гриммельсгаузена, потребность в 
уходе в отшельничество и пастораль, поскольку «перед его глаза-
ми до сих пор стоял, а в ушах до сих пор звучал такой ад, что он 
мог выносить отныне только пустой горизонт и только шум ветер-
ка» (с. 223).  

Предшественника Матье, таким образом, привлекла пасто-
ральная жизнь как мирная, спокойная, на первый план в его вос-
приятии вышла оппозиция мир / война. Он купил несколько гекта-



I. СТАТЬИ 

 

180 

ров земли в глухой провинции, построил дом, а потом завел стадо 
овец и вовсе ушел в горы, спускаясь лишь затем, чтобы сдать в 
лавку приготовленный им сыр. Как пишет автор, «такая жизнь 
требовала, по-видимому, неотесанного ума, не заботящегося о 
культуре, и обращалась к человеку, шкура которого так задубела 
на войне, что эта грубость казалась ему нежностью, поскольку бы-
ла продуктом естественного устройства мира» (с. 23). Притом пи-
сатель признался в интервью газете «Либерасьон», что прообразом 
Жервье служил его собственный родственник – двоюродный дед, 
брат бабушки со стороны отца, который в 1918 г. в возрасте 25 лет 
выбрал отшельническую жизнь в окрестностях Крёза1. 

Матье осознает разницу ситуаций между ним и дядей: про-
шло 50 лет со дня смерти человека, которого герой видел только в 
7–8-летнем возрасте, когда мальчиком отдыхал у тетки в доме, не-
далеко от городка Гере (как, вновь с оттенком неуверенности, со-
общает повествователь: «Это было семейное гнездо. В Париже го-
ворили, что там чистый воздух» – с. 21); сам Матье – как раз 
человек культуры, причем культуры книжной, городской, «интел-
лектуал», по словам автора2, он задумывается над тем, «как забыть 
свои городские привычки, чтобы принять это пещерное существо-
вание» (с. 29), его дилемма – и одновременно это дилемма каждого 
современного человека – выбор между цивилизацией и природой, 
осмысление возможности «естественного» существования для 
членов постиндустриального общества. Ему очевидно не все уда-
ется: грандиозный замысел проредить деревья на участке наталки-
вается сначала на отсутствие инструментов, затем – на отсутствие 
навыков владения электропилой. Неумение гасит первоначальный 
энтузиазм, а когда все же одно из деревьев удается спилить, то 
Матье внезапно ощущает кощунственность своего действия, ему 
кажется, что из ствола потекла кровь. Однако он вполне осваивает 
искусство самому печь хлеб, он достаточно хорошо управляется с 
огородом и т.п.  

Герой Шеврье осознает компромиссность своей затеи: «Он 
не был на высоте своего проекта. Он был всего лишь мечтателем-

                                                            
1 Liberation. – 2011. – 4 janvier. – Mode of access: http://www.liberation. 

fr?livres/1209393-livres-une-lointaine-arcadie 
2 Ibid. 



Пасторальное отшельничество как выбор современного парижанина: 
Роман Ж.-М. Шеврье «Далекая Аркадия» 

 

181

парижанином, поверившим, что врожденное умение подскажет 
ему необходимые навыки в борьбе с суровой природой» (с. 39).  
И далее: «Он согласился на слишком много компромиссов – на 
получение пенсии, на пользование машиной, на покупку одежды и 
продуктов. Он зависел от других. Он даже не был пленником сво-
ей фиваиды, он мог сбежать в любой момент, не дожидаясь, пока 
выходящий в открытое море корабль заметит его дымовые сигна-
лы» (с. 39). Культурные ассоциации с Робинзоном здесь очевидны. 
И более того, очевидны и ассоциации с античностью: фиваидой, 
по-видимому, герой называет свое состояние скорее по аналогии с 
историей Эдипа (его уходом из Фив), чем с историей его детей. 
Культурный «шлейф» даже при вживании в пасторальное отшель-
ничество не исчезает в герое: рассматривая окружающий ланд-
шафт, он вдруг открывает для себя наяву то, что видел на картинах 
пейзажистов Барбизонской школы; зайдя в местный бар, он смот-
рит на посетителей-«аборигенов» «как Бугенвиль на патагонцев» 
(с. 49) и с облегчением встречает среди посетителей скрипачку 
Соню – женщину своего круга и близких интересов. Посещение 
вместе с новой знакомой городского театра и просмотр пьесы из-
вестного драматурга XVIII в. П.К. Мариво «Остров рабов» вызы-
вает в герое желание объяснить особенность выбора им пасто-
рально-отшельнического образа жизни, ссылаясь на сюжет этой 
пьесы: «Мы хотим все поменять, но не знаем, как это сделать. 
Большинство думает, что достигнет перемен, изменив общество. 
Они готовы ко всяческим революциям, только бы не оставаться 
теми, кем они являются, готовы даже умереть. А нужно знать, что 
есть средство, Мариво о нем ясно говорит: прежде всего, надо до-
ждаться кораблекрушения. Это не трудно, рано или поздно оно 
произойдет. Достаточно подождать. Кто-то утонет, кто-то выплы-
вет. Последние достигнут острова, где законы будут иными» 
(с. 62–63). Память Матье полна культурных ассоциаций (в про-
винциальном баре он чувствует себя вольтеровским гуроном, вос-
питанный на Джеке Лондоне, он начинает, подобно героям его 
книг, изучать следы животных на снегу, женщина, прилегшая на 
кушетку, натрудив ноги, видится ему картиной, изображающей 
Марию Магдалину, и т.п.). Тем не менее герой Шеврье вовсе не 
ощущает себя выдающейся личностью. «Я – человек средней 
культуры, не имеющий вкуса к подвигам, и мне не дарована вера» 



I. СТАТЬИ 

 

182 

(с. 96), – поясняет он Соне, которая, однако, парадоксальным обра-
зом восхищается именно его обыкновенностью. В этом смысле 
правы ученые, утверждающие, что «повседневное “обычного че-
ловека” выступает в качестве модели постмодернистского пасто-
рального искусства»1.  

Отказавшись от телевизора, газет, телефона, не пользуясь 
старым и плохо работающим радиоприемником, «прогрессируя в 
одичании» (с. 94), Матье все же не отказывается от книг – хотя 
читает только три: «Илиаду» Гомера, «Георгики» Вергилия и 
«Мэлоун умирает» Беккета. Сам автор в интервью объясняет этот 
выбор таким образом: «Илиада» – это первая книга в истории че-
ловечества, а его герой «начинает с нуля», «Георгики» – не только 
любимая книга самого Шеврье, но еще и древняя книга о ботанике 
и земледелии, роман Беккета рисует человека, заново обретающего 
индивидуальный опыт, к тому же «Мэлоун» заканчивается тем же, 
чем начинается «Илиада», – резней2, а значит, тем самым «кораб-
лекрушением», о котором упоминалось выше и после которого 
можно начать все сначала.  

Отношение Матье к взятым с собой книгам колеблется на 
протяжении его пасторальной жизни: в какие-то моменты он с удо-
вольствием погружается в знакомые тексты, в какие-то он не может 
преодолеть разочарования, даже отчаяния и готов бросить Вергилия 
в огонь. Выбор пасторального отшельничества сделан, но оценка 
героем собственного выбора не стабильна, его выбор только «быть 
может» верен. «Тщета его замысла бросилась ему в глаза. Иллюзия 
одиночества, животного… познание образа жизни, основанного на 
физической борьбе с суровой и враждебной природой, все эти более 
или менее понятные мифологии разрушились одна за другой. Оста-
лась только вполне реальная старая хибара, в которой он жил, стре-
мясь приобрести свой химерический опыт» (с. 130).  

На выборе героем книг для «пасторального» чтения стоит ос-
тановиться особо. Если обращение к «Георгикам» уместно в пасто-
ральной ситуации, поскольку наряду с «Эклогами» это сочинение 
Вергилия включается в многоликий жанровый ряд пасторалей, по-

                                                            
1 Lakel A., Trémeau T. Le tournant… Op. cit. 
2 Liberation. – 4 janvier 2011. Op. cit. 



Пасторальное отшельничество как выбор современного парижанина: 
Роман Ж.-М. Шеврье «Далекая Аркадия» 

 

183

рождая ее «георгианский» вариант1; если в «Илиаде» и «Одиссее» 
наряду со сценами битв и опасных приключений можно найти мно-
жество мифопоэтических пасторальных мотивов и ситуаций, так 
что отнюдь не случайно рецензент Мари Ландро уподобляет описа-
ние жилища Матье описанию пещеры Циклопа2, то С. Беккет – не-
ожиданная фигура в ряду «пасторалистов», по крайней мере для 
нашего обычного толкования этого писателя. Та же М. Ландро ука-
зывает на то, что соседи Матье – отец со слепым мальчиком-
дебилом, который привязан к отцу веревкой, – это беккетовские фи-
гуры, как будто пришедшие из пьесы «В ожидании Годо»3. Но меня 
в данном случае интересует пасторальный аспект. И тут неожидан-
но можно найти в западном литературоведении анализ именно этой, 
пасторальной стороны поэтики С. Беккета: в монографии Д. Джеймса 
и Ф. Тью «Новые версии пасторали: постромантический, современ-
ный и актуальный ответы на традицию» авторы не только обнару-
живают топосы и мотивы пасторали в «Годо» и «Молое» (в том 
числе и иронически переосмысленные), но и высказывают важную 
идею: «Беккет использует пастораль, чтобы помочь в размышлении 
и поисках какого-нибудь ответа на вопросы почему? как? и что?»4. 

Эта идея важна в контексте размышлений над тем, действи-
тельно ли Шеврье создает «решительно антимодерную» книгу, как 
считает еще один из рецензентов – Эрик Лоре5, или дело обстоит 
сложнее, и нынешний «пасторальный поворот» ломает дихотомию 
пасторальности-антипасторальности, которая была присуща клас-
сической пасторали. Собственно говоря, притом что Матье в ко-
                                                            

1 См. подробно об этом: Зыкова Е.П. Пастораль в английской литературе 
XVIII века. – М.: Наследие, 1999. 

2 Landrot M. Une lointaine Arcadie de J.-M. Chevrier // Télérama. – 2011. – 
8 Janvier., N 3182. – Mode of access: http://www.telerama.fr/livres/jean-marie-
chevrier-une-lointaine-arcadie,64154.php?xt...  

3 Ibid. 
4 James D., Tew Th. New versions of pastoral: post-romantic, modern and con-

temporary responses to the tradition. – Massachusetts: Rosemont publ. and print. corp., 
2009. – P. 171. См. также: Hamilton G. Annihilating all that’s made: Beckett’s Molloy 
and the pastoral tradition // Samuel Beckett Today/Aujourd’hui. Historising Beckett: 
Issue of performance / Ed. by M. Burning et al. – Rodopi, 2005. – P. 325–329. 

5 Loret E. Une lointaine Arcadie de J.-M. Chevrier // Liberation. – 2011. – 
6 janvier. – Mode of access: http://www.lechoixdeslibraires.com/livre-98137-une-
lointaine-aecadie.htm 



I. СТАТЬИ 

 

184 

нечном счете удается достичь удовлетворения своим образом жиз-
ни – он смог поставить забор между своим и другими домами, 
дождь ему помог, и дорогу, ведущую к нему, размыло, так что его 
не беспокоили проезжающие, он вволю наслаждался наблюдением 
за различными животными и даже завел себе корову (назвав ее 
Ио), полнота пасторальной гармонии в какой-то степени смогла 
быть достигнута им только тогда, когда к герою пришла любовь. 
Без этого, обязательного для классической пасторали, компонента 
герой лишь приспосабливается к трудностям отшельнической «ес-
тественной жизни», смиряется с нею, в какой-то момент доходя до 
автоматизма и безразличия.  

Однако вряд ли можно согласиться с мнением одного из ре-
цензентов романа, что целью героя «Далекой Аркадии», собственно, 
и является «стремление стать невидимым, бесполезным, бесплот-
ным, утратившим желания и страсти, только выживающим»1. Чув-
ства и желания Матье более сложны, подвижны и противоречивы, в 
его сознании подспудно, но упорно и постоянно идет поиск «родной 
души», так же как и он, предпочитающей природное, «естествен-
ное» одиночество: не случайно он отказывается от общения с Со-
ней, хотя в первые дни своего пребывания в Крёзе ему было важно 
встретить себе подобное существо, т.е. горожанку и дитя культуры. 
«Родная душа» в ощущении отшельника Матье неотрывна от своей 
физической оболочки, тела, биологии, потому таковой для героя 
может стать и становится не только человек: так, Матье привязыва-
ется к корове Ио, выделяет ее среди других животных. В отличие от 
дяди, некогда обзаведшегося стадом овец по практическим сообра-
жениям (производство сыра), Матье покупает корову без всяких 
«хозяйственных» намерений, видя в ней своего рода индивидуаль-
ность, давая ей имя мифологической героини, «украшает ореолом 
легенд» (с. 131). С появлением Ио пасторальная жизнь героя еще 
сильнее, чем прежде, освещается мифопоэтическими лучами, тяну-
щимися от Античности, а сам он обретает надежду «спасти свою 
душу» (с. 119). Но эта надежда зыбка, она то появляется, то исчеза-
ет, ее не могут укрепить ни лесные прогулки и общение с «духами 

                                                            
1 Une page lue chaque soir...au minimum: Une lointaine Arcadie. – 2011. – 

22 février. – Mode of access: http://1pageluechaquesoir.blogspot.com/2011/02/une-
lointaine-arcadie.html  



Пасторальное отшельничество как выбор современного парижанина: 
Роман Ж.-М. Шеврье «Далекая Аркадия» 

 

185

растений», ни ответная привязанность к Матье коровы: время от 
времени он обретает ясность видения и понимает, что живет фанта-
зиями, что все еще нуждается в других людях, что Ио забудет его, 
лишь только вернется в свое стадо, что нынешнее время – не на его 
стороне, это «эпоха любителей прогулок» (с. 135), путешественни-
ков, людей, не сидящих на месте и не замыкающихся в одном тес-
ном пространстве дома.  

Именно таких любителей прогулок однажды («20 августа 
около четырех часов дня» – с. 136) приводит к Матье счастливый 
(и одновременно несчастный) случай. Супружеская чета, совер-
шавшая пешее путешествие по историческим местам Франции, 
вынуждена просить героя о ночлеге: Поль, молодая жена любителя 
археологии Альбана, стерла ноги в кровь и не смогла продолжать 
идти. Реакция на появление других людей в его отшельническом 
существовании удивляет самого героя: «Чета путешественников 
прогнала его мизантропию. Видно, довольно было взгляда со сто-
роны, чтобы придать смысл и жизнь тому, чего он так трудно до-
бивался для себя одного и не мог достичь» (с. 148).  

В Матье вспыхивает чувство к молодой путешественнице, 
прекрасной как мифологическое божество, сравниваемой им с Ма-
рией Магдалиной на картине Ж. де Ла Тура – и одновременно не-
сущей «маску усталости на своем лице трагической актрисы» 
(с. 137). Она явно тяготится страстью мужа к непрестанному дви-
жению, его непоседливостью, предпочитает суетность пастораль-
ному уединению и покою.  

Тем самым между Матье и его возлюбленной возникает не 
только страсть, но и взаимопонимание («ей он мог бы поведать, 
сколь много рассказала ему о животных восьмая “Дуинская эле-
гия” (Рильке. – Н.П.)» – с. 153), в них присутствует сходность чув-
ствования – вплоть до того, что и Поль едва ли не влюбляется в 
Ио. Более того, Матье в некотором смысле усматривает в своей 
возлюбленный некий вариант Ио: «Он видел в ней просто живот-
ное, каким она и была. Он мог смотреть на нее так же, как на свою 
корову» (с. 149), а значит, «она не нарушала его одиночества» 
(с. 153). В то же время в отношениях между влюбленными нет той 
свежести и наивной детскости, которые характерны для классиче-



I. СТАТЬИ 

 

186 

ской любовной идиллии1: помимо нагруженности их общения не-
истребимыми культурными ассоциациями (Матье предлагает Поль 
изобразить «даму с единорогом», используя вместо единорога Ио; 
они то и дело вспоминают Шарля Перро, Лафонтена и Гектора 
Мало, Р. Киплинга и Уолта Диснея и т.д.) счастливое существова-
ние Поль и Матье хрупко и, главное, оплачено несчастьем другого 
человека, обманутого мужа. Не случайно в разгар пасторальной 
прогулки влюбленных раздается утробный крик слепого мальчика-
идиота Франсиса, и Матье чувствует в этом апокалиптический 
знак конца жизни.  

Любовная история Матье не абсолютно точно, буквально, но 
все же повторила историю, происшедшую с ним и его женой: он 
увел Поль у другого человека, пусть даже не подходящего этой 
женщине, но искренне привязанного к ней. При этом автор явно 
противопоставляет энтузиаста дороги главному герою-домоседу, 
предпочитая последнего. Матье несколько ранее интересовался 
историей – но историей найденного им черепа животного, Альбана 
же интересует большая История, он ищет следы древнего города, 
обиталища варварских племен, которые отшельник-парижанин, 
проведший в этом краю уже несколько лет, умудрился не заме-
тить. Археолог оживленно излагает герою свои гипотезы, делится 
наблюдениями над тем, что смог обнаружить во время очередного 
похода, и т.д. Альбан – некий антипод отшельничества («он нуж-
дался в том, чтобы его окружали люди, дабы лучше держать себя, 
чтобы выказывать мужество, достоинство» – с. 211), и, видимо, не 
случайно он выполняет в романе функцию разрушителя пасторали.  

Увлеченный научными изысканиями, обманутый супруг, да-
же вернувшись в дом раньше обычного и застав жену в объятиях 
Матье, не сразу осознает, что он видит, не сразу реагирует на уви-
денное, однако его реакция не становится от этого менее эмоцио-
нальной: «Из его горла вырвался крик и он отвернулся, чтобы не 
видеть сплетенные тела, неловко пытающиеся разъединиться» 
(с. 207). Он осознает, что, помимо страсти к истории, в нем жила 

                                                            
1 Szkilink M. Le récit idyllique. Aux sources du roman moderne // Cahiers de 

recherches médiévales et humanistes. – P., 2009. – Mode of access: http://crm.revues. 
org//index11794.html. См. там же о том, что в современной литературе не сущест-
вует «чистых идиллий». 



Пасторальное отшельничество как выбор современного парижанина: 
Роман Ж.-М. Шеврье «Далекая Аркадия» 

 

187

страсть к жене, и воспринимает измену Поль как своего рода «про-
клятие богов» – месть ему со стороны галлов и вестготов за то, что 
он потревожил их древние обиталища.  

Решив вначале покончить с собой, Альбан покупает оружие и 
уезжает, по дороге он решает вернуться, чтобы убить неверную же-
ну, затем принимает решение убить соперника – Матье, но в конце 
концов убивает Ио – и этот финал, очевидно нагруженный культур-
ными ассоциациями, связью с античной мифологией, вновь усили-
вает мифопоэтическую интонацию повествования. Застав по воз-
вращении пасторальную сцену, во время которой изменники 
«стояли по бокам коровы и мыли ее. Поль держала в руках губку, 
смачивая ее время от времени водой. Она обмывала коровью спину, 
от чего животное явно испытывало удовольствие. Матье вслед за 
ней расчесывал корову жесткой щеткой» (с. 217), Альбан осознает, 
что в этой сцене ему нет места, и, преисполнившись ненависти, 
стреляет в Ио как в средоточие пасторального мира и покоя.  

Смерть животного, коровы, оказывается трагедией, концом 
человеческой пасторали, которая, таким образом, не принимается 
безоглядно и не отвергается последовательно, а в полном смысле 
слова проблематизируется, поскольку обнаруживает драматиче-
ский дисбаланс природы и культуры, открытости, развития и 
замкнутости, стагнации, отшельничества и социабельности совре-
менного человека. 

Рисуя пасторальное уединение своего героя, Ж.-М. Шеврье 
демонстрирует одновременно и приобретения и утраты подобного 
жизненного выбора, который тем не менее оказывается («быть 
может», сказал бы Матье) единственной надеждой человека  
постиндустриального общества, поскольку несет в себе столь необ-
ходимое сегодня бережное отношение к природе, животному миру 
и, несомненно, исполнен неповторимого очарования и поэзии.  

 
 


